
PROPOSITION ASSEMBLÉE CATÉCHUMÉNALE – EPIPHANIE 2026 

                               JE FAIS DE TOI LA LUMIERE DES NATIONS  

ANNEXES :  pistes pour l’enseignement  

 
 

À l'exemple du serviteur décrit par le prophète Isaïe, nous 

sommes invités à devenir « lumière des nations » en 

accueillant le Christ comme « lumière de nos vies ». En 

nous mettant à son écoute, laissons-nous transformer 

par l'Esprit-Saint pour devenir à notre tour des serviteurs doux et 

humbles.  
 
 

Catéchisme de l’Eglise Catholique 
 

1ère partie. La profession de foi, 1ère section, Chap. 1er, article 1 : la révélation de Dieu  
2ème partie. La célébration du Mystère, 2ème section, Chap. 1er : les sacrements                                               
1ère partie. La profession de foi, 2ème section, Chap. 3, article 9 : Je crois à la Sainte                                                         

Eglise Catholique   
 
        

Piste de développement en lien avec le passage biblique :  

Découvrir que les prophètes nous annoncent la nouvelle Alliance, le salut pour tous les 
peuples. Ils préparent les cœurs à recevoir le Christ comme lumière des nations. A leur 
suite, nous sommes appelés en Eglise à être serviteurs de la Bonne Nouvelle pour le 
monde entier.   

64 Par les prophètes, Dieu forme son peuple dans l’espérance du salut, dans 
l’attente d’une Alliance nouvelle et éternelle destinée à tous les hommes (cf. Is 
2, 2-4), et qui sera inscrite dans les cœurs (cf. Jr 31, 31-34 ; He 10, 16). Les 
prophètes annoncent une rédemption radicale du Peuple de Dieu, la purification 
de toutes ses infidélités (cf. Ez 36), un salut qui inclura toutes les nations (cf. Is 
49, 5-6 ; 53, 11). Ce seront surtout les pauvres et les humbles du Seigneur (cf. So 
2, 3) qui porteront cette espérance.  

1223 Toutes les préfigurations de l’Ancienne Alliance trouvent leur 
achèvement dans le Christ Jésus. Il commence sa vie publique après s’être fait 
baptiser par Saint Jean le Baptiste dans le Jourdain (cf. Mt 3, 13), et, après sa 
résurrection, il donne cette mission aux apôtres : " Allez donc, de toutes les 
nations faites des disciples, les baptisant au nom du Père et du Fils et du Saint-
Esprit, et leur apprenant à observer tout ce que je vous ai prescrit " (Mt 28, 19-
20 ; cf. Mc 16, 15-16). 



 748 " Le Christ est la lumière des peuples : réuni dans l’Esprit Saint, le saint 
Concile souhaite donc ardemment, en annonçant à toutes créatures la bonne 
nouvelle de l’Évangile, répandre sur tous les hommes la clarté du Christ qui 
resplendit sur le visage de l’Église "(LG 1). C’est sur ces paroles que s’ouvre la 
" Constitution dogmatique sur l’Église " du deuxième Concile du Vatican. Par là, 
le Concile montre que l’article de foi sur l’Église dépend entièrement des articles 
concernant le Christ Jésus. L’Église n’a pas d’autre lumière que celle du Christ ; 
elle est, selon une image chère aux Pères de l’Église, comparable à la lune dont 
toute la lumière est reflet du soleil. 

 
 

 

➢ Page suivante : propositions à partir du DPC  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



Directoire pour la Catéchèse 
                     Chapitre 2. L’identité de la catéchèse : relation intime entre  

kérygme et catéchèse                                                                                                                                                                                                  
                             Chapitre 3. Le catéchiste : L’identité et la vocation du catéchiste  

 
  

Piste de développement en lien avec le passage biblique :   
  
Découvrir qu’en faisant l'expérience du salut dans sa propre vie, nous pouvons alors 
devenir témoins, en Eglise, du Christ Ressuscité et annoncer le kérygme. Nous 
répondons ainsi tous à l'appel du Christ aujourd’hui. Le catéchiste est un baptisé qui 
reçoit un appel particulier pour être serviteur de cette annonce. 

 

58. Le kérygme, « feu de l’Esprit qui se donne sous forme de langues et nous 
fait croire en Jésus-Christ, qui par sa mort et sa résurrection nous révèle et 
nous communique l’infinie miséricorde du Père »[62], est simultanément 
un acte d’annonce et le contenu même de l’annonce, qui révèle et rend 
présent l’évangile[63]. Dans le kérygme, le sujet qui agit est le Seigneur Jésus 
qui se manifeste dans le témoignage de celui qui l’annonce ; la vie du témoin 
qui a fait l’expérience du salut devient donc ce qui touche et émeut 
l’interlocuteur. Dans le Nouveau Testament, il existe plusieurs formulations 
du kérygme[64] qui correspondent aux différentes compréhensions du salut, 
qui résonne avec des accents particuliers selon les diverses cultures et les 
différentes personnes. De la même manière, l’Église doit pouvoir incarner 
le kérygme pour répondre aux exigences de ses contemporains, en favorisant 
et en encourageant le fait que sur les lèvres des catéchistes (cf. Rm 10, 8-10), 
et du plus profond de leur cœur (cf. Mt 12, 34), dans une dynamique 
réciproque d’écoute et de dialogue (cf. Lc 24, 13-35), fleurissent 
des annonces crédibles, des confessions de foi vitales, de nouvelles hymnes 
christologiques permettant de raconter à chacun la bonne nouvelle : « Jésus-
Christ t’aime, il a donné sa vie pour te sauver, et maintenant il est vivant à tes 
côtés, chaque jour pour t’éclairer, pour te fortifier, pour te libérer ».  

 

112. Le catéchiste est un chrétien qui reçoit l’appel particulier de Dieu. Cet 
appel, accueilli dans la foi, le rend apte à se mettre au service de la 
transmission de la foi et de l’initiation à la vie chrétienne. Les raisons 
immédiates qui font qu’un catéchiste est appelé à servir la Parole de Dieu 
sont très variées, mais ce sont toutes des médiations que Dieu, à travers 
l’Église, utilise pour appeler à son service. Par cet appel, le catéchiste devient 
partie prenante de la mission qu’a Jésus d’introduire les disciples dans sa 
relation filiale avec le Père. Cependant, le véritable protagoniste de 
toute catéchèse authentique est le Saint-Esprit qui, grâce à l’union profonde 
que le catéchiste nourrit avec Jésus-Christ, rend les efforts humains efficaces 
dans l’activité catéchétique. Cette activité se déroule au sein de l’Église : le 

https://eglise.catholique.fr/glossaire/resurrection
https://eglise.catholique.fr/glossaire/misericorde
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/vivre-sa-foi-a-tous-les-ages/transmettre-la-foi/catechisme/504338-directoire-catechese-1ere-partie-catechese-mission-evangelisatrice-de-leglise/#_edn62
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/vivre-sa-foi-a-tous-les-ages/transmettre-la-foi/catechisme/504338-directoire-catechese-1ere-partie-catechese-mission-evangelisatrice-de-leglise/#_edn63
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/vivre-sa-foi-a-tous-les-ages/transmettre-la-foi/catechisme/504338-directoire-catechese-1ere-partie-catechese-mission-evangelisatrice-de-leglise/#_edn64
https://eglise.catholique.fr/glossaire/catechese


catéchiste est un témoin de sa Tradition vivante et un médiateur qui facilite 
l’insertion des nouveaux disciples du Christ dans son Corps ecclésial. 

 
113. En vertu de la foi et de l’onction baptismale, en collaboration avec 
le Magistère du Christ et en tant que serviteur de l’action de l’Esprit Saint, le 
catéchiste est : 

- témoin de la foi et gardien de la mémoire de Dieu ; en expérimentant 
la bonté et la vérité de l’Évangile dans sa rencontre avec la personne de 
Jésus, le catéchiste préserve, nourrit la nouvelle vie qui en découle, en 
témoigne, et devient un signe pour les autres. La foi contient la 
mémoire de l’histoire de Dieu avec les hommes. Garder cette mémoire, 
l’éveiller chez les autres et la mettre au service de l’annonce est la 
vocation spécifique du catéchiste. Le témoignage de la vie est 
nécessaire à la crédibilité de la mission. En reconnaissant leur propre 
fragilité face à la miséricorde de Dieu, le catéchiste ne cesse d’être le 
signe de l’espérance pour ses frères[117]; 

 
 
 

➢ Page suivante : propositions à partir de la revue Oasis (CNCC)  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://eglise.catholique.fr/glossaire/ecclesial
https://eglise.catholique.fr/glossaire/magistere
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esprit-saint
https://eglise.catholique.fr/glossaire/misericorde
https://eglise.catholique.fr/glossaire/esperance
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/vivre-sa-foi-a-tous-les-ages/transmettre-la-foi/catechisme/504338-directoire-catechese-1ere-partie-catechese-mission-evangelisatrice-de-leglise/#_edn117


       Revue Oasis n°17 Service National Catéchèse Catéchuménat   
Un article du Père Christophe Raimbault, bibliste                                                                                               

 
 
 

Piste de développement en lien avec le passage biblique :   
 

Découvrir que le Seigneur nous demande d'être serviteur, tout en douceur à 
l'image du Christ. Christophe Raimbault nous fait comprendre qu’il nous faut 
mettre au centre de toute notre vie l’Agapè et la vertu de douceur ; c’est un 
préalable à tout témoignage de foi.  

 

 

Doux et humble 

La bible grecque traduit l’hébreu « anawim », les pauvres et humbles, par le grec  

« praeis », les doux. « Doux » et « humbles » sont des synonymes. Les envoyés 
du Seigneur sont des « doux », Moïse, David… La douceur (prautès) est la 
caractéristique du Messie qui se fait humble serviteur, ce qu’accomplit Jésus. 

Le Psaume 36, 8-11, qui a inspiré la béatitude pour les doux, pose formellement 
le lien entre douceur et humilité. À celui qui se tourne vers le Seigneur : « Laisse 
la colère, abandonne la fureur, ne t’enflamme pas : cela finirait mal. Les 
méchants seront arrachés, [...] les humbles posséderont la terre et jouiront 
d’une paix totale ».  

Pour vivre la douceur et la paix, il faut choisir d’être humble. Saint Paul le dira : 
il s’agit d’adapter son comportement sur celui du Christ, lui qui s’est fait serviteur 
et s’est humilié sur la croix. Pour le suivre, aux Philippiens de considérer 
humblement les autres comme supérieurs à soi (Ph 2, 3). Et l’Apôtre l’applique 
d’abord à lui-même : c’est avec douceur, humilité et amour qu’il s’adresse aux 
communautés (1 Co 4, 21 ; 2 Co 10, 1). 

Jésus modèle de douceur… à renverser les habitudes 

Jésus ne se contente pas de prôner la douceur. Il la vit. Doux et humble de cœur, 
il nous propose son joug et sa parole pour nous alléger et nous donner le repos 
(Mt 11, 29-30). La douceur, contrairement à la violence, procure la paix dans les 
cœurs et entre les hommes. Elle passe par l’humilité.                                                        
Doux, Jésus l’est notamment le jour des Rameaux. Il entre dans Jérusalem, « roi 
doux » monté sur une ânesse et sur un ânon (Mt 21, 5 citant Za 9, 9). Mais cela 
ne l’empêchera pas de chasser aussitôt les marchands du Temple ! 

 



La vertu de douceur 

La douceur est une vertu. C’est une des modalités du fruit de l’Esprit qu’est l’agapè, 
l’amour divin. La Lettre de saint Paul Apôtre aux Galates (Ga 5, 22-23) les associe : 
« Voici le fruit de l’Esprit : amour, joie, paix, patience, bonté, bienveillance, fidélité, 
douceur et maîtrise de soi ». Ces valeurs s’opposent aux dissensions intérieures et 
relationnelles : discorde, jalousie, emportements, rivalités… (Ga 5, 19-20). La 
douceur s’acquiert par l’accueil de l’Esprit en soi et par un travail intérieur qui 
préserve de l’esclavage des passions, des désirs, de la vanité et de la tentation de 
convoitise. La douceur dans les relations révèle la véritable sagesse intérieure (Jc 3, 
13). 

La douceur : passeport pour la mission 

La douceur nécessite donc une discipline intérieure et une conversion. Elle 
réoriente les relations avec les autres au sein de la communauté d’abord. Elle 
permet de dénoncer la faute d’un frère en vérité et avec humilité (Ga 6, 1).   
Douceur et humilité permettent de garantir l’unité de la communauté (Ep 4, 2 ; 
Col 3, 12). Mais la douceur doit s’étendre aussi aux relations avec tous les 
hommes (Tt 3, 2).                                                                                                                                        
À l’image de Timothée ou de Tite, elle est requise pour quiconque est en charge 
d’apostolat et veut témoigner de sa foi et de son espérance. Elle est la clef de 
tout disciple-missionnaire qui instruit et proclame la parole à temps et à 
contretemps (2 Tm 4, 2).                                                                                                                
Elle garantit la paix dans la mission : elle désarme les contradicteurs, mais sans 
les humilier et sans esprit de vengeance (1 Tm 6, 11 ; 2 Tm 2, 25). Elle est la 
condition pour témoigner de la foi mais aussi de l’espérance (1 P 3, 16). 

Au total, « heureux les doux », dans l’enseignement biblique, est un appel à 
prendre Jésus comme modèle pour laisser place à l’Esprit qui façonne dans le 
croyant un cœur pacifié et pacifiant. C’est d’abord une aventure intérieure qui 
peu à peu colore et réoriente les relations avec autrui. Le disciple de Jésus doux 
et humble de cœur peut alors devenir missionnaire avec douceur et humilité tout 
en étant fermement attaché à agir et à témoigner de l’Évangile. 

 


